


 ..اختلاف المحد ِّثين والأصوليين في منهج نقد السنة

 وقفة نقدية للفكرة

 

 الشريف عارف بن حاتم. د

 

 تعددت الدراسات التي تعقد موازنةً بين )الأصوليين( و)المحد ثين( ، هكذا بهذا الإطلاق !

وأول نقدٍ يوُجَّه لهذا الإطلاق : هو أن أصحاب هذه الدراسات كثيرا ما يتجاهلون اختلافَ تقريرات 

الأصوليين أنفسهم ، فيسوق أصحابها رأي الأكثرين  من الأصوليين )بزعمهم( ، أو الراجح بحسب 

افق المحدثين من ظنونهم ) في أحسن أحوالهم ( ، وكأنه هو رأي جميع الأصوليين ! وكأنه لا وجود لمن و 

 الأصوليين أيضا .

وكثيرا ما يقع التباين في المنسوب إلى جمهور الأصوليين ، وفي دعاوى الرجحان ، مما يجعل المرور على هذه 

 المسألة بلا تمحيص علمي عملا غير علمي وبعيدا عن المنهجية الصحيحة كل البعد !

ن بـ)الأصوليين( ؟ هل يدخل مع هؤلاء أئمةُ وثاني نقد : لو سألت أصحاب هذه الدراسات : من تقصدو 

المذاهبِّ المؤسسون : كمالك والشافعي وأحمد ، وكالأوزاعي والثوري والليث بن سعد وإسحاق بن راهويه 

؟ )مثلا : ذكر ابن أبي حاتم : الإمام مالكا ، والثوري ، والأوزاعي : في أجل أئمة النقد الحديثي في تقدمته 

 للجرح والتعديل(

 ك أن هؤلاء هم أصل الأصول ، وما كُتبت كتب الأصول إلا لتقرير أصول بعض هؤلاء الأئمة .لا ش



فإن ادعوا أنهم قد قصدوا هؤلاء ، فعليهم أن يدركوا أن هؤلاء الأئمة كانوا في عصورهم هم أئمة الفقه 

نسب إليهم وهم أئمة الحديث أيضا ، ولذلك لا يصح إن ننسب إليهم خلاف رأي المحدثين ! إذ كيف ن

 خلاف المحدثين وهم المحدثون ؟! بل هم من أئمة النقد لدى المحدثين !!

وثالث نقد : أن كثيرا من المصنفين في علوم الحديث من المتأخرين هم أصوليون وفقهاء أيضا : بَدْأً 

 بالخطيب البغدادي ) صاحب الكتاب الأصولي : الفقيه والمتفقه ( ، والبيهقي ) صاحب المدخل إلى

السنن وغيره من التقريرات الأصولية ( ، إلى ابن الصلاح ) المحدث والأصولي ( ، إلى الإمام النووي .. 

 وأمثالهم .

ولندرك فداحة خطأ ذلك التقسيم الحاد بين الطائفتين : تأم لْ هذا الإشكال : كيف ننسب مثلا للمحدثين 

ون الذين منهم الإمام النووي أيضا ؟! فهل الإمام رأياً أخذناه من تقرير الإمام النووي له يخالفه الأصولي

 النووي المحدث يخالف الإمام النووي الأصولي !

 وقس على هذا المثال غيره من الأمثلة !

ورابع نقد : كيف نتصور أن الأصوليين كان لهم منهجهم الخاص المعتبر في نقد السنة ، والذي يخالفون فيه 

الأصول يذكرون في شروط المجتهد ، عند ذكرهم لشرط العلم بالسنة : أنه المحدثين ، مع أن كثيرا من أئمة 

يكفي في علمه بالسنة أن يعتمد جهود نقاد السنة . بل بعض الأصوليين ينصون على وجوب اعتماد 

 أمثال الإمامين : البخاري ، ومسلم .

 ألا يدل ذلك على اعتمادهم التام لمنهج المحدثين النقدي ؟!



ا أن الأصوليين كان لهم منهجهم الخاص المعتبر في نقد السنة ، والذي يخالفون فيه كيف نتصور أيض

المحدثين ، مع اعتبار أكثر المتكلمين من الأصوليين أن جمهور ما صححه الشيخان ليس فقط صحيحا ، 

 بل هو مما يفيد اليقين النظري ؟!

 قواعد نقد السنة !لا يجتمع هذا الحكم من الأصوليين ودعوى خلافهم للمحدثين في 

وأقل ما توجبه هذه النقدات : هو أن يقُي ِّد أصحابُ تلك الدراسات إطلاقاتهم بما يحدد مقصودهم 

بـ)الأصوليين( ومقصودهم من )المحدثين( ! وأن لا يكون منطلَق كلامهم قائما على دعوى وجود منهجٍ 

 دثين .حديثيٍ  مقطوعٍ باعتماده لدى الأصوليين يخالفون فيه منهجَ المح

وأكثر ما تدل عليه هذه النقدات : أن عموم هذه الدراسات ، مهما كانت متميزة في فهم الأقوال المحكية 

، وفي سعة الاطلاع : إلا أنها لم تخرج عن نمط الدراسات التقليدية النمطية ، التي لا تدقق فيما وراء هذه 

 الأنماط الجاهزة للتفكير .

 ثال هذه البحوث ، فدعونا إذن نكمل تفكيك خططها وقاعدة دراستها !فإذا ما خَلْخَلْنا أساس أم

فبعد أن نبهتُ سابقا على خلل الدراسات التي تدعي عقد موازنة بين اختلافات الأصوليين والمحدثين في 

تقرير قواعد قبول الأخبار وردها ، من جهة عدم صحة إطلاق هذا التقسيم الحاد  بين هذين التخصصين 

نتقل إلى فكرة أخرى تبين تجاوز هذه الدراسات لمسألة ضعف قاعدة دراستهم من جهة أخرى ، ، دعونا ن

تبدأ من تحليل أحوال تقريرات الأصوليين الحديثية ، وصحة الاعتماد عليها في تقرير قواعد القبول والرد 

 في مرويات الأخبار :

ا لا تخرج عن حالتين اثنتين )سيدرك ومن نظر في تقريرات الأصوليين في قواعد علوم السنة سيجد أنه

 القارئ الكريُم انحصارَها فيها من خلال هذا العرض أيضا( :



الحالة الأولى : أن يظن الأصوليون في تقريرهم لمباحث السنة النقدية أنهم يقررون ما سار عليه المحدثون ، 

ذه الحالة : مجرد مقر ِّرين نظريًّا لما وأنهم ينُظ ِّرون لمنهجهم التطبيقي بتقعيد نظري . فهم عند أنفسهم في ه

 سار المحدثون عليه عمليًّا .

وهذا هو الأصل في تنظير الأصوليين ، أنهم يحسبون أنهم يكتبون تقعيدا موافقا لمنهج المحدثين ؛ لأنهم لا 

 يستجيزون لأنفسهم مخالفتهم ، بدليل أدلة ثلاثة سبقت في السياق السابق ، وهي بعرض آخر :

هم بوجوب رجوع الفقيه المجتهد إلى أحكام نقاد الحديث لتمييز صحيح المرويات من ضعيفها ،  تصريح -1

 كما سبق .

وهذا ما سار عليه إماما الأصوليين الإمام الشافعي ومناظِّرِّه الحنفي والذي هو غالبا شيخه الإمام محمد بن 

الحسن ، في رجوعهما لحكم المحدثين ، واحتكامهما إليهم في الأخبار التي يختلفان في الاحتجاج بها . كما 

عترافه التام هو ومناظره بالتسليم لمنهج وقع ذلك في مواطن عديدة ، يحكيها الإمام الشافعي ، تدل على ا

المحدثين النقدي ! فهو تسليم تجاوز في دلالته دلالةَ الرضا عن منهج المحدثين ودلالةَ عدم الاعتراض 

 ( !!1)عليه

عبد  كما أن تأليفَ الإمام الشافعي لكتابه )الرسالة ( للمحدثين ) حيث كتبه استجابةً لناقد المحدثين

الرحمن بن مهدي ( ، مع ما تضمنته ) الرسالة ( من باب كبير في علوم السنة ، وفـَرَحَ المحدثين بهذا 

الكتاب ، وتداولَهم له أيما تداول ) وأنبه إلى الحفاوة البالغة للإمام أحمد بالرسالة ( = كل ذلك يدل على 

إذ لو وجد المحدثون في تقريرات الإمام  مع منهج المحدثين ، -أصل الأصول  -اتحاد منهج ) الرسالة ( 

الشافعي الحديثية ما يوجب الرد والتعقب ، لما ترددوا في تخطيئه . ولو أنهم  فعلوا ، لما كان ثناؤهم المطلق 

على ) الرسالة ( ليصل إلينا دون تخطيئهم له في علوم الحديث ودون تقييدهم لذلك الثناء بما يدل على 



م وفـَن ِّهم  ؛ لتوفر أقوى الدواعي لنقل مثله ، ولاشتهاره ، خاصة مع حفوتهم البالغة خلافهم له في صَنْعتِّه

 بالكتاب .

وعدم وجود شيءٍ من ذلك التخطيء لتقريرات الإمام الشافعي في كلام متقدمي المحدثين الذين احتفوا 

 ديثية وتقريرات المحدثين .برسالته المؤلفة لهم = يشهد لعدم وجود اختلافٍ بين تقريرات الإمام الشافعي الح

وبدليل : تعظيم الأصوليين البالغ لجهود المحدثين في تمييز صحيحها من سقيمها ، حتى عدَّ كثيٌر منهم  -2

ما أخرجه الشيخان ) البخاري ومسلم ( خبرا مفيدا لليقين . والمعترض من الأصوليين على إفادة تصحيح 

ثهما ، ولو بغلبة الظن ، ولا يخالف في وجوب العمل الشيخين لليقين ، لا يخالف في صحة أحادي

( 2بأحاديثهما ، لكنه يعارض في دلالة تَلق ِّي الصحيحين بالفبول على اليقين التظري ) كالجويني)

ين ، وفي ( (  . وعلى هذا : فلا خلاف بين الأصوليين في صحة جمهور أحاديث الصحيح3والنووي)

 إجلال جهدهما ، وفي اعتباره المرجع الأول والأساس لمعرفة صحيح السنة .

 فأنََّّ لمثل هؤلاء أن يكونوا غير موافقين لمنهج المحدثين النقدي ؟!

وبدليل عدم إبراز الأصوليين لجهد تطبيقي في نقد السنة يخالف ما كان عليه المحدثون ، رغم هذه  -3

القرون المتطاولة التي بدأت منذ تأصيل علم الأصول ، حتى اليوم ! فليس هناك كتاب في ) صحيح السنة  

لأهمية ، وليس للأصوليين أي ( أل فه الأصوليون على غرار مؤلفات المحدثين في هذا الموضوع المهم غاية ا

 عمل تطبيقي آخر في تمييز المقبول من المردود من المرويات .

ولو كان الأصوليون مخالفين لمنهج المحدثين النقدي ، وغيَر مُسل ِّمين لهم منهجَهم ، سيكون تركهم للتأليف 

العلم ، ويوقع في طائلة في تمييز صحيح السنة من ضعيفها خللا كبيرا وتقصيرا بالغا يخدش أمانة تحم ل 

مؤاخذة الإثم ، لتقصيرهم في تحقيق واجب كفائي : كلَّ هذه القرون المتطاولة ، رغُمَ توفر كل دواعي مثل 

 هذا التأليف ، والتي تتلخص دواعيه في :



 مصدرية السنة الأساسية في التشريع ومكانتها العظمى من الدين . -

 ها من ضعيفها انفرد بهذا العمل الخطير !!وفي وجود منهج غلط يزعم تمييز صحيح -

فلو كان للأصوليين منهج نقدي يخالف منهج المحدثين ، لماذا لم يؤلفوا كتابا وفق منهجهم يميزون به بين 

 الصحيح والضعيف ؟! لماذا تستمر هذه القرون على هذا الاكتفاء بجهود المحدثين وحدها ؟!

صوليين عند تقريرهم لمباحث السنة هو أنهم يتصورون أنفسهم ولهذه الأمور الثلاثة كان الأصل في الأ

 مقررين لمنهج المحدثين ، غير خارجين عنه .

وسوف أورد في آخر هذا المقال ملحقا من كتابي )اختلاف المفتين( ، فيه مزيد استدلال وتوثيق لهذه 

 المعلومات .

 دثين فعلا ، ومنها ما قد عارضه .ولا شك أن تقريرات الأصوليين الحديثية منها ما وافق منهج المح

 أما ما وافقوا فيه منهج المحدثين ) وهو كثير بحمد الله ( فلا يتطرق إليه نزاع ولا إشكال . -

 وأما ما خالفوا فيه منهجهم ، فهذا هو محل البحث عادةً من قِّبَل الدارسين . -

ما قيمة معارضة من لا يظن نفسَه ولكن الذي كان يجب التوقف عنده من قِّبَل أولئك الدارسين هو : 

معارضا ، وما وزن معارضة الذي يحسب نفسه يقرر منهج الذين عارضهم ، معترفاً أن عمله يقتصر على 

تـَلـَمُّس منهجهم ، كما أن عمله في تقرير منهج الاستنباط الفقهي ينحصر في تقرير مناهج أئمة الفقه في 

م ، لم يُجز لها مخالفة جميعهم( ، فليس من عمل الأصولي تخطيء الاستنباط )فإن أجاز لنفسه مخالفة أحده

 الأئمة المجتهدين في أصولهم الفقهية .



لأن الأصوليين في هذه الحالة لو كانوا قد علموا أن منهج المحدثين يخالف تقريرهم ، لما خالفوهم أصلا ، 

 ولسارعوا إلى تصحيح التقرير لكي يوافقهم .

يين في هذه الحالة عن تقرير من يريد الاحتجاج بتقريرهم هذا على رد ِّ تقرير المحدثين فما أبعد تقرير الأصول

؟! والأصوليُّ نفسُه في هذه الحالة لو قيل له : هل تخالف المحدثين ؟ لقال : سبحانك هذا بهتان عظيم !! 

 يأبى الله والمؤمنون أن أخالف أهل الفن ، وما كنتُ من أهله !!

أن يصرح بعض الأصوليين )أو أحدهم( بخلافهم لمنهج المحدثين ، وأن يعلنوا عن عدم  والحالة الثانية :

موافقتهم لأحد تقريراتهم . وهو أمر قليل جدا في تقريرات الأصوليين ، بل هو مناقض لتقريراتهم الكلية 

 السابق بعضها ، التي توجب موافقتهم للمحدثين وعدم الاعتراض عليهم في فنهم !

ذا التناقض تفصيلٌ يخفف من أثر دعوى التناقض ، التي الأصل عدم وقوع عموم العقلاء فيها وإن كان له

، فضلا عن جمعٍ كبير من أعقل العقلاء ، وهم علماء الأصول ؛ لأن التناقض يعارض مبدأ العقل 

ة الضروري : وهو عدم اجتماع الضدين وعدم ارتفاعهما ، فالتناقض مرفوض عقلا ببداهة العقل وأولي

 ميزانه .

إذ قد وجدت )بالاستقراء ( أن معارضة الأصوليين للمحدثين التي يصرحون فيها بالمعارضة لهم ، لا تخرج 

 عن صور ثلاث :

 الصورة الأولى : أن يكون الاختلاف لفظيا ، ليس حقيقيا ، ولا مؤثرا في منهج القبول والرد .

ون الرأي المنسوب للمحدثين ليس رأيا لهم على الصورة الثانية : أن يكون الاختلاف حقيقيا ، لكن يك

 الحقيقة ، وإن توهمه الأصوليُّ رأيا لهم .

 وقد ساعد على حصول هذا التوهم لدى بعض الأصوليين أمور عديدة :



أحدها : رجوع بعضهم لمحدثي زمانه ، والذين هم غالبا ) من بعد القرن الرابع( رواة أكثر منهم نقاد ،  -

هم اجتهادَ نقاد الحديث ومجتهديه من أصحاب التصانيف في التصحيح والتضعيف والتعليل . لا يُمث ِّلُ رأيُ 

وقد تشير عبارة الأصولي إلى ذلك ، كأن ينسب قول المحدثين لـ) بعض المحدثين ( ، أو لـ) النَّـقَـلَة ( ، 

عنه من منزلة النقد  وأمثال تلك العبارات المقيَّدة ، أو التي تدل على شيء من حطٍ  في قدر المنقول

 والجهبذة في الحديث .

ثانيها : أنه قد يقع ذلك أبضا بسبب رجوع هؤلاء الأصوليين أو الدارسين المعاصرين لتقريرات متأخري  -

ةً عن منهج المجتهدين من أئمة المحدثين أيضا ،  المحدثين في علوم الحديث ، وهي تقريراتٌ ليست دائما معبر ِّ

المحدثين هي كتقريرات الأصوليين لأصول فقهِّ أئمةِّ الاجتهاد ، فكما قد يقع تقريرُ إذ تقريراتُ متأخري 

ا عن منهج  أصلٍ فقهي يخالف ما كان عليه أئمةُ الفقه المجتهدون، فلا يكون ذلك مقبولا منهم ولا معبر 

ريراتهم فقهاء السلف والأئمة ، فكذلك وقع للمصنفين في علوم الحديث ، فوقع لهم أغلاطٌ في بعض تق

لمنهج المحدثين ، ونُسبت بسبب ذلك إلى المحدثين مناهجُ ليست لهم ) وإن كانت ليست كثيرة ، كما هي 

 في أصول الفقه ( .

فحينئذ يأتي الأصولي ، ليجد تقريرا مرفوضا ومنسوبا إلى المحدثين ، فيعلن الأصولي رفضه ، ويعلن أنه 

 يخالف المحدثين .

هذا التوهم أيضا بسبب خطأ الأصولي في فهمه لكلام المحدث ، فيفهم من كلامٍ وثالثها : أنه قد يقع  -

له إطلاقاً يقيده المحد ثُ في موطن آخر ، أو يفهم منه تعميما يخصصه المحدث في محل ثان ، فيصرح بخلافه 

 ، وهو إنما أُتي من فهمه الغلط للصواب من كلام المحدثين .

 يقرر تقعيدا يخالف المحدثين مخالفة حقيقية ، ويصرح بخلافه لهم ، الصورة الثالثة : أن يكون الأصولي

 ويكون الأصولي هو المخطئ .



 صد رتُ بهذا الحكم قبل الاستدلال ؛ لثلاثة أسباب :« ، ويكون الأصولي هو المخطئ وليس المحدثين»

لم واحد يخالف جمعا الأول : أننا نتحدث في هذه الصورة عن تقرير لأصولي يخالف فيه المحدثين ، عن عا

 من الأئمة .

الثاني : أنه )مع كونه عالما واحدا( فهو عالم غير مختص ، ويخالف المختصين ! فهو كمهندس خالف أطباء 

العالم ، بل كمهندس خالف الأطباء منذ قرونٍ حتى اليوم  ! ) وحتى لا يُخالَف في التمثيل ، اسمحوا لي بهذا 

ذن وحنجرة يخالف أطباء القلب في العالم كله في قضية من عميق تخصص التمثيل الآخر : كطبيب  أنف وأ

 أطباء القلب( !!

 الثالث :  أن الأصولي نفسه قد اعترف بأنه مقلد لأهل الحديث ، في نقدهم ، كما سبق عنهم .

لي وصد رت بهذا الحكم أيضًا ؛ لأن هذا هو الواقع استقراءً . ومن أثبت « ، ويكون المخطئ هو الأصولي»

في مسألة من نحو هذه الحالة خطأ المحدثين وصواب الأصولي ، كان له بذلك علي  حق المستفيد على المفيد 

. ولم أعدَّ هذا سببا رابعا ؛ لأنه دعوى مني ، لا ألزم بها المخالف ؛ لكنها قد توجب عليه هو الرجوع عند 

 العجز !!

ته التي أرسلها إلى الإمام الفقيه الأصولي أبي محمد #( في رسال854وأختم هنا بما ذكره الإمام البيهقي)ت

#( ، حيث ذك ره فيها بمنهج الإمام الشافعي في قبول الأحاديث ورد ها ، فقال في رسالته 834الجويني )

وأرجو من الله سبحانه أن يُحيي به سنة إمامنا المط لبي في قبول الآثار ، حيث أماتها »إليه ، مشيرا إليه : 

 الأمصار ، بعد مَن مضى من الأئمة الكبار ، الذين جمعوا بين نوعَيِّ علم الفقه والأخبار . أكثر فقهاء

ثم لم يَـرْضَ بعضُهم بالجهل به ، حتى رأيته حَـمَلَ على العالم به ، بالوقوع فيه ، والإزراء به ، والضحك منه 

 منصوصاته قوله ، ثم يَدعَُ في كيفية ! وهو مع هذا يعُظ ِّمُ صاحبَ مذهبِّه ويجلُّه ، ويزعم أنه لا يفارق في



قبول الحديث ورده طريقتَه ، ولا يسلك فيها سيرته ؛ لقِّل ة معرفته بما عرف !! هلا نظر في كتبه ، ثم اعتبر 

 -باحتياطه في انتقاده لرواة خبره ، واعتماده فيمن اشتبه عليه حاله على رواية غيره ، فيرى سلوك مذهبه 

واجبًا على كل من انتصب للفتيا : فإما أن يجتهد في تـَعَلُّمِّه ، أو يسكت عن  -ع مع دلالة العقل والسم

 ( .8«)الوقوع فيمن يعلمه . فلا يجتمع عليه وِّزْران ، حيث فاته الأجران ، والله المستعان 

بيهقي ، وترك تأليف كتابه وبالمناسبة : فقد انتصح الإمام الفقيه الأصولي أبو محمد الجويني بنصيحة ال

الذي لم يلتزم فيه بمنهج المحدثين النقدي ، بعد أن وصلته رسالة البيهقي ! فهل ينتصح رافعو شعار 

 الأصولية في وجه أهل الحديث ، كما انتصح أئمتهم !!

أرجو أن  هذه أحوال ما يدَُّعى فيه خلافُ الأصوليين والمحدثين ، وهذا هو تحليلي لمنهجية هذه الدراسات ،

 يكون فيه ما يعيد النظر في تصحيحها ، أو الإجابة عن نقدها .

 والله من رواء القصد .

 (5)ملحق

 صفحات من كتابي اختلاف المفتين

 تبين رجوع الفقهاء والأصوليين إلى المنهج النقدي الذي وضعه المحدثون

وحتى لا يبقى لديك شكٌّ في أن منهج المحدثين في نقد السنة وتمييز مقبولها من مردودها منهجٌ مت فقٌ عليه 

يقينًا : فعليك أن تعلم أن أئمة الأصوليين من الفقهاء والمتكل مين كانوا يذكرون في شروط المفتي : أنه 

في ذلك أئمةَ الحديث )كالبخاري ومسلم(!  يكفي فيه لمعرفة السنة وتمييزِّ صحيحها من ضعيفها : أن يقل ِّدَ 

والرضا بتقليد المحدثين يتضم نُ الرضا الكامل والقناعة التامة بمنهجهم . فماذا تريد بعد هذا التقليد دليلًا 

لَّةِّ الفقهاء والأصوليين!!  على التسليم الكامل لمنهج المحدثين؟! وهو تسليمٌ كاملٌ من جِّ



(، وإمام الحرمين أبو المعالي الجوُيني 4ه( )874بو إسحاق الشيرازي )تومن هؤلاء الأئمة : الإمام أ

 (،4ه()844(، والإمام أبو المظف ر السمعاني )ت7ه()874)ت

(، وأبو شامة 10ه()404الدين الرازي  )ت(،  والإمام فـخـر 4ه()505والإمام أبو حـامد الغزالي )ت

( ، ونجم الدين الطوفي 12ه()715(، وصفي الدين الهندي )ت11ه()445المقدسي الشافعي )ت

(، وتاجُ الدين السبكي 18#()730(، وعلاء الدين البخاري الحنفي )ت13ه()714الحنبلي )ت

(، وابنُ أمير 14ه()448(، والجلالُ الـمَحَل ِّـي )ت15ه()772(، وجمال الدين الإسنوي )ت771)ت

(، وغيرهم، ولا أعلم لهم مخالفًا 14ه()445(، وعلاء الدين المرداوي )ت17()ه474الحاج  الحنفي )ت

 (.14من أهل العلم)

 بل لقد نقُِّلَ اتفاقُ العلماء ومنهم الفقهاء على ذلك :

فان قيل : كيف السبيل إلى معرفه ما ذكرتَ من #( : »327فقد قال الإمام أبو محمد ابن أبي حاتم )ت

،  -صلى الله عليه وسلم– : بالآثار الصحيحه عن رسول الله ، ومعالم دينه ؟ قيلمعاني كتاب الله عز وجل 

وعن أصحابه النجباء الألِّب اء ، الذين شهدوا التنزيل ، وعرفوا التأويل رضي الله عنهم . فان قيل : فبماذا 

ذه الفضيله تعرف الآثار الصحيحه والسقيمه ؟ قيل بنقد العلماء الجهابذه الذين خصهم الله عز وجل به

ورزقهم هذه المعرفه في كل دهر وزمان ... )ثم أسند إلى الإمام عبدالله بن المبارك ، قائلا( : قيل لابن 

 المبارك : هذه الأحاديث المصنوعة ؟ قال : يعيش لها الجهابذه .

لهم بذلك .  )قال :( فإن قيل : فما الدليل على صحه ذلك ؟ قيل له : ات فاقُ أهل العلم على الشهاده

ولم ينزلهم الله عز وجل هذه المنزلة ؛ إذ انطق ألسنةَ أهل العلم لهم بذلك ؛ إلا وقد جعلهم أعلاما لدينه ، 

 ( .20«)ومناراً لاستقامة طريقه ، وألبسهم لباس أعمالهم



إن قيل : ذكرتَ اتفاق أهل العلم ف» ثم إن ابن أبي حاتم أورد على الإجماع الذي حكاه الاعتراضَ التالي : 

على الشهادة لهم بذلك ، وقد علمتَ بما كان بين علماء أهل الكوفة وأهل الحجاز من التباين والاختلاف 

في المذهب ! فهل وافق أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد بن الحسن جماعةَ مَن ذكرتَ من أهل العلم في 

 « .ذلك عندهم ؟ التزكية لهؤلاء الجهابذه النقاد ؟ أو وجدنا

قيل : نعم . قال سفيان الثوري : ما سألت أبا حنيفة عن شيء ، ولقد  » فأجاب ابن أبي حاتم بقوله : 

 كان يلقاني ويسألني عن أشياء .

فهذا بين ٌ واضحٌ ، وإذا كان صورةُ الثوري عند هذه الصورة : أن يفزع إليه في السؤال عما يشكل عليه = 

 ( .21«)لنفسه ولغيرهأنه قد رضيه إمامًا 

ثم أكمل ابن أبي حاتم الاحتجاجَ لفكرته ، بما يدل على رجوع أئمة الكوفة من الإمام أبي حنيفة وتلامذته 

 إلى المحدثين واعتمادهم عليهم .

#( ، حيث قال وهو يتكلم عن أئمة 402وممن نقل الإجماعَ على ذلك أيضًا : الإمام السخاوي )ت

هذا مع اتفاق الفقهاء على الرجوع إليهم في التعديل والتجريح ، كما اتفقوا على »لنقد من المحدثين : ا

 ( .22) «الرجوع في كل فنٍ  إلى أهله . ومن تَـعَاطَىٰ تحريرَ فنٍ  غيرِّ فـَن ِّه ، فهو مُتَعني ِّ 

إلى منهج المحدثين واعتمادهم عليه : ما ثبت عن إمام ومن أجَل ِّ ما يُذكر في الدلالة على رجوع الفقهاء 

أنتم أعلم بالحديث والرجال » الفقهاء : الإمامِّ الشافعي ، أنه كان يقول للمحدثين ، وفيهم الإمام أحمد : 

مني ، فإذا كان الحديثُ صحيحًا ، فأعلموني ، إن شاء يكون كوفي ا أو بصريًّا أو شاميًّا ، حتى أذهب إليه 

 ( .23)«كان صحيحًا، إذا  



على ذلك ، مبيـ نًا تسليمَ الإمام الشافعي للمحدثين بأنهم أقوى منه ه( 843فعل قَ الخطيب البغدادي )ت

إنما أراد الشافعيُّ إعلامَ أحمد بن حنبل أن أصله الذي بنى »إدراكًا بعلل الأخبار وبأسباب قبولها ، فقال : 

، دون غيره فيما ثبت النصُّ بخلافه . وأشار إلى أن أصحاب الحديث أشدُّ عنايةً من عليه مذهبَه الأثرُ 

غيرهم بتصحيح الأحاديث وتعليلها ، وأكثر بحثاً عن أحوال الأمة في جرحها وتعديلها ؛ ليستخرج بذلك 

الف أصلَه ، أو ما في نفس أحمد ، ويسبره : هل يجد عنده طعنًا عليه أو عيبًا فيما يذهب إليه، أو خبراً يخ

ه فيما أص لَه ، وإتقانِّه قاعدةَ مذهبِّه وما شي دَه ة نَـفْسِّ  ( .28«) أثرًا ينقض قولَه . وهذا يدل على قُـو 

قلتُ : فلو كان عند الإمام الشافعي منهجٌ مغايرٌ لمنهج أحمد والمحدثين ، أكان يرجع إليهم في ذلك ، 

 نقدهم له  ؟!!ويـُحيل إلى علمهم فيه و 

بُوا أعْلامًا لِّلدين ، وكانوا :» وقال الإمام الشافعي أيضًا عن المحدثين  ع الأمانة ، ونُصِّ عُوا مَوْضِّ أنهم وُضِّ

 ( .25)«عالِّمِّين بما ألْزَمَهُم اللهُ مِّن الصدق في كل ِّ أمْر

 رأيت رجلا من أصحاب رسول ديث ، فكأنيإذا رأيتُ رجلًا من أصحاب الح»وقال أيضًا )رحمه الله( : 

 ( .24[«)]فجزاهم الله خيراً ! فهم حفظوا لنا الأصل، فلهم علينا فضل -صلى الله عليه وسلم– الله

،   (27)وما أكثر ما أحال الإمام الشافعي في كتابه )الأم( في معرفة الحديث ونقده إلى المحدثين

« لا يثبته أهل العلم بالحديث» ، أو : « يثُبته أهلُ الحديث»، أو : « هذا لا يثُبته أهلُ الحديث »فيقول:

وكََلَّمَنيِّ ( : »24)( . ومن ذلك قوله في مناظرة له مع أحد أئمة الحنفية24، ونحو ذلك من العبارات)

َضْرَتِّنَا جَماَعَةٌ من أَهْلِّ العِّلْمِّ بِّالحدِّيثِّ ، فَسَألَْنَاهُمْ عن هذا الحديث ؟ بَـعْضُ من يَذْهَ  بُ هذا المذَْهَبَ ، وَبحِّ

دًا منهم سَكَتَ عن أَنْ قال : هذا خَطأٌَ ، والذي رَوَى هذا ليس ممَِّّنْ يُـثْبِّتُ أَهْلُ العِّلْمِّ  فما عَلِّمْتُ وَاحِّ

يثَهُ . فَـقُلْتُ له : قد سمِّ  َدِّيثِّكحَدِّ  ( .30«)عْتَ ما قال هَؤُلَاءِّ ، الَّذِّينَ لَا شَكَّ في عِّلْمِّهِّمْ بحِّ

 وكان الشافعي»ولذلك قال الإمام البيهقي عن الإمام الشافعي في )مناقبه(:



؛ وذلك  عليه منهيحفظ من الحديث ما كان يحتاج إليه ، وكان لا يستنكف من الرجوع إلى أهله فيما اشتبه 

 ( ،31«) ، وخشيته منه ، واحتياطه لدينه -عز وجل– لشدة اتقائه لله

 ثم أسند إلى الشافعي ما يشهد لذلك .

ولما نقل الإمام الشافعي عن بعض من كان يناظره احتجاجه بحديث المجهول رد  عليه بكلام طويل ، وختم 

دٍ من الت ابِّعِّيَن يَذهَبُ هذا المذَْهَبَ : في أنْ لا يقَبَلَ إلا  وكان ابن سيرِّينَ »ردَّه بقوله :  والنَّخَعِّيُّ وَغَيُر واحِّ

 ( .32«) عمَّنْ عرَفَ . وما لقِّيتُ ولَا عَلِّمت أحَدًا من أَهلِّ العِّلْمِّ بِّالحدِّيثِّ يُخالِّفُ هذا المذْهَبَ 

( ، فيرى 33)وإنما يخالفه بعضُ من لا يعُدُّ من أهل الحديث» #( بقوله :854فعق به الإمام البيهقي )ت

 ( .38)«قبولَ رواية المجهولين ، ما لم يعلم ما يوُجب ردَّ خبرهم

فهل يمكن أن يكون الشافعي غير راضٍ عن منهج المحد ثين في نقد السنة؟! وهو يعتمدهم مثل هذا 

 د التام !!الاعتما

وإذا كان هذا هو حال الإمام الشافعي في اعتماد منهج المحدثين تصحيحًا وتضعيفًا ، ونقدًا وتمييزا ، 

 فكيف يحق لأحد من أتباعه ومقلدي مذهبه أن يخالفه في ذلك ؟!

#( ، حيث ذك ره 834#( في احتجاجه على أبي محمد الجويني )854وإلى ذلك نحا الإمام البيهقي )ت

وأرجو من الله سبحانه أن يُحيي »الإمام الشافعي في قبول الأحاديث ورد ها ، فقال في رسالته إليه : بمنهج 

به سنة إمامنا المط لبي في قبول الآثار ، حيث أماتها أكثر فقهاء الأمصار ، بعد مَن مضى من الأئمة الكبار 

 ، الذين جمعوا بين نوعَيِّ علم الفقه والأخبار .

ضُهم بالجهل به ، حتى رأيته حَـمَلَ على العالم به ، بالوقوع فيه ، والإزراء به ، والضحك منه ثم لم يَـرْضَ بع

! وهو مع هذا يعُظ ِّمُ صاحبَ مذهبِّه ويجلُّه ، ويزعم أنه لا يفارق في منصوصاته قوله ، ثم يَدعَُ في كيفية 



ا عرف !! هلا نظر في كتبه ، ثم اعتبر قبول الحديث ورده طريقتَه ، ولا يسلك فيها سيرته ؛ لقِّل ة معرفته بم

 -باحتياطه في انتقاده لرواة خبره ، واعتماده فيمن اشتبه عليه حاله على رواية غيره ، فيرى سلوك مذهبه 

واجبًا على كل من انتصب للفتيا : فإما أن يجتهد في تـَعَلُّمِّه ، أو يسكت عن  -مع دلالة العقل والسمع 

 ( .35«) يجتمع عليه وِّزْران ، حيث فاته الأجران ، والله المستعان الوقوع فيمن يعلمه . فلا

ولئن كان هذا هو حال الإمام الشافعي من منهج المحدثين النقدي ، وهو من الفقه اجتهادًا وإمامةً بالمحل 

( ، في الرجوع لمنهج المحدثين 34الذي هو فيه . فلن تجد في إخوانه من أئمة المذاهب الفقهية من يخالفه)

النقدي ؛ إلا فيما كان الفقيه لا يعرفه من منهجهم . فتكون الحجة فيه : بما عرف ، لا بما لم يعرف . 

 والحجة أيضًا : بمنهجه في الحرص على موافقة منهجهم ، لا بما ظنه من منهجهم ، وليس منه .

جًا يخالفون به منهجَ المحدثين في نقد السنة ، لا يستثنون من الفقهاء ذلك أن الذين يزعمون للفقهاء منه

أحدًا ، فلا يستثنون الإمامَ الشافعي من هؤلاء الفقهاء بأنه ممن انفردَ عن بقيتهم بات باع منهج النقد عند 

نقد السنة المحدثين والسير على طريقتهم . بل يجعلون هذا الاختلافَ بين منهجَي الفقهاءِّ والمحدثين في 

اختلافاً ينتظم : عامةَ الفقهاء )في جهة( ، وعامةَ المحدثين )في الجهة الأخرى( ! وخاصة أئمة المذاهب 

الأربعة ، وبالأخص الفقهاء الثلاثة )سوى الإمام أحمد( ، فلا يرتابون أن لهؤلاء الثلاثة خاصةً منهجَهم 

ن قواعد نقد المحدثين. فإذا انتقض زعمُهم في أحد النقديَّ المختلفَ ، والذي ينفردون فيه ببعض قواعده ع

هؤلاء الثلاثة ، فقد هوى بنيانُهم ، وانتثرت عليهم حججهم . خاصة أنهم ما احتجوا لانفراد أحد الفقهاء 

بقاعدة نقدية تخالف قاعدة نقد المحدثين ، إلا ووجدوا للشافعي مثلها ونحوها وشبيها بها . فإن لم تدل تلك 

فراد الإمام الشافعي بها ، فهي على ذلك من غيره : لن تدل على انفراده بها عن منهج الحجة على ان

 المحدثين ؛ ما دام عدم التناقض أحدَ أدلة عدمِّ الانتقاض !



يبنيه على دعوى أن  ويؤكد وهاء ذلك الزعم )باختلاف منهج الفقهاء عن منهج المحدثين( : أن من يزعمه

للفقهاء نظرة تختلف عن صنعة المحدثين في النقد ، وأن نقد الفقهاء يلحظ القبولَ واطمئنانَ النفس للثبوت 

، ولا يقف عند رسوم الصنعة الحديثية ، ولا تحجره آلةُ النقد المصطلَحي ة ، ولا يتقي د بالأشكال والمباني 

 عاني الدالة على القبول أو الرد  !العُرفية ، وإنما ينظر إلى المخابر والم

 وكأن المحدثين لا يفعلون ذلك !!

لكن دعه وقولَه هذا ، حتى يقف على أن الإمام الشافعي )وهو رأس من رؤوس الذين لا يقفون عند رسوم 

، ولا تحجرهم آلةُ النقد المصطلَحي ة ، ولا يتقي دون بالأشكال والمباني العُرفية ، وإنما  الصنعة الحديثية

ينظرون إلى المخابر والمعاني الدالة على القبول أو الرد ( = قد ات بع منهج النقد عند المحدثين ، ولا رآه مخلا 

الخبر المقبول طمأنينةَ علم وتدقيق ، بذلك النظر ، ولا قاصرًا في منهجه عن تحقيق طمأنينة النفس بتمييز 

عًا في إخراج ما اطمأنت النفوس إلى ثبوته عن القبول ؛ تشديدًا وغلوًّا !!  ولا متوس ِّ

فماذا سيقول ؟! وأين يذهب زعمه ؟! وقد بان أن نظر الفقيه لا يختلف عن نظر المحدث في نقد 

 ( .37)السنة

قتهم التكاملية مع المحدثين ، بما أظهرنا به إجماعَهم على التسليم لمنهج المحدثين في فإن تركنا الفقهاء وعلا

النقد؛ أخذنا بعدهم في النظر إلى خصوم المحدثين التقليديين، وهم المعتزلة ! فانظر ماذا كان موقفُ أديبِّ 

مر ، حيث قال في من هذا الأه( 255العربي ة الأكبر وخطيبِّ المعتزلة الأوحد أبي عثمان الجاحظ )ت

يـَعَة المسم ىٰ بـ)العثمانية( :  لَنا أو غَلَطنَا، »نقضه على الش ِّ فْتُمْ مَيـْ ومتى اد عينا ضعفَ حديثٍ وفسادَه ، وخِّ

فاعترضوا حُـم الَ الحديثِّ وأصحابَ الأثرِّ ، فإن عندهم الشفاءَ فيما تنازعنا فيه ، والعلمَ بما الْتـَبَسَ علينا 

( . وأهلُ الأثرِّ 34)لَّ الإنصافِّ من دعاكم إلى الـمَقْنَعِّ ، مع قُـرْبِّ دارِّه ، وقِّل ةِّ جَوْرِّهمنه . ولقد أنصفَ ك

 (.34)«مِّنْ شأنّـِهم روايةُ كل ِّ ما صَحَّ عندهم ، عليهم كان .. أو لهم



ـمَهُ اُلله تعالى وتجاوزَ وهذه شهادةٌ عزيزةٌ غاليةٌ من أديب العربية وخطيب المعت زلة أبي عثمان الجاحظ )رحَِّ

( عن صحة منهج المحدثين، وأنهم المرجعُ في نقد السنة، مع ما وصفهم به من عظيم إنصافهم ، 80()عنه

 وبعُدهم عن الأهواء في أحكامهم !

يـْنـَوَري )توهذا ذك رني أيضًا بقول الأديب الكبير وخطيب أهل السنة أبي مح عن ه( 274م د ابن قتيبة الد ِّ

ولكن لم نـَرَ أهلَ العلمِّ بالأثر يُـثْبِّتونه ، وهم عندنا القدوة في معرفة صحيح :»حديث يُضع ِّفُه المحد ثون 

 ( .81)«الأخبار وسقيمها

ة بصحيح الأخبار وسقيمها ؛ وهم القدوة عندنا في المعرف:»وقال ابن قتيبة في موطن آخر عن المحدثين 

 ( .82)«لأنهم أهلها والمعني ون بها ، وكلُّ ذي صناعة أولى بصناعته

بل هذا أديب العربي ة المتصوف المتكلم ، المترب ع على عرش الأدب بعد الجاحظ ، أعني أبا حي ان 

جميع عوارضها أشد  من معرفة  وليس في»يذكر علوم السنة ، ثم يقول : ه( ، 818التوحيدي )ت

(. أي : علمُ تمييزِّ 83)«صحيحها من سقيمها ، وجائزها من مُحالها ، والكلام في ذلك : بين أهلها

 صحيحها وسقيمها محصورٌ في أهل الحديث !

أبا زيدٍ الدَّبوُسي  ، فإنه عندما وجد الإمامَ ه( 844ورحم الله الإمامَ أبا المظف ر السمعاني الشافعي )ت

 ( ،88)قد تكل م عن شروط قبول الروايةه( 830الحنفي )

والعَجَبُ من هذا الرجل ؛ أنه جعل هذا الباب : »لم يرضَ منه الدخولَ في هذا الباب أصلًا !  فقال عنه : 

 ) بابُ نقدِّ الأحاديث ( !

ومتى سُل ِّمَ له ولأمثاله نَـقْدُ الأحاديث ؟! وإنما نقدُ الحديثِّ لمن يعرف الرجالَ وأحوالَ الرُّواةِّ . ويقفُ على  

كل ِّ واحدٍ منهم، حتى لا يشذَّ عنه شيءٌ من أحواله التي يحتاج إليها ، ويعرف زمانهَ ، وتاريخَ حياته ، 



ب من الشيوخ وأدركهم ، ثم يعرف تقواه وتور عَه ووفاتَه ، ومن روى عنه ، ومن روى هو عنه ، ومن صح

يمٌ من العلم . وقد قال في نفسه ، وضبطَه لما يرويه ، وتـَيـَقُّظَة في رواياته . وهذه صنعةٌ كبيرةٌ ، وفنٌّ عظ

 ( .85«) لا تنازعوا الأمرَ أهلَه: »  -صلى الله عليه وسلم– النبي

وإن كان قد أُعْطيَ حَظًّا من الغَوْصِّ  -أعني الدَّبوُسي  -ر كلامَه قائلًا :( وهذا الرجل )ثم أكمل أبو المظفَّ 

في معاني الفقه ، على طريقةٍ اختارها لنفسه = ولكن لم يكن من رجال صنعةِّ الحديث ونقد الرجال ، وإنما  

 يبني عليها مذهبَه ، ولكن لم كان غايةَ أمره الجدالُ والظفرُ بطرفٍ من معاني الفقه ، لو صح ت أصوله التي

يحتمل الأساسُ الضعيفُ من البناء عليه ، لا جَرَمَ لم ينفعه ما أُعطي من الذكاء والفهم ؛ إلا في مواضع 

يسيرة ، أصاب فيها الحق ، وأما في أكثر كلامه وعام ته تراه يبنى على قواعد ضعيفة ، ويستخرج بفضل 

، ولم يوافقه عليها أحدٌ من سلف أهل العلم . ثم يـحمله عُـجْـبـُهُ برأيـه على  فِّطْنَتِّه معانَي لا توافقها الأصول

ه في كل شيءٍ ، فتراه دخ الًا في كل ِّ فنٍ  ، هَجُومًا على كل علمٍ ، وإن كان لا يحسنه ، فيهجم ويعثـُرُ  خوضِّ

 (84!!) ، ولا يشعر أنه يعثر

ديثِّ : أن  نـَقْـدَ الأحـاديثِّ مـقصورٌ على قـومٍ مخصوصين، فـما قبلوه .. فهو الـمـقبول ، وقد اتّـَـفَـقَ أهـلُ الـح

وما ردُّوه .. فهو المردود . وهم : أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني ، وأبو زكريا يحيى بن معين البغدادي 

هيم الحنظلي ، وأبو عبد الله محمد ، وأبو الحسن على بن عبد الله المديني ، وأبو يعقوب إسحاق ابن إبرا

بن إسماعيل البخاري ، وأبو زرعة عُبيد الله بن عبد الكريم الرازي ، وأبو الحسين مسلم بن الحجاج 

القشيري ، وأبو حاتم محمد بن إدريس الحنظلي ، وأبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني ، وأبو محمد 

هذه الطبقة: يحيى بن سعيد القطان ، وعبد الرحمن بن مهدي ، عبد الله بن عبد الرحمن الدرامي ، ومثل 

 والثوري ، وابن المبارك ، وشعبة ، ووكيع ، وجماعةٌ يكثرُ عددُهم ، ذكََرَهُم علماءُ الأمة .



فهؤلاء .. وأشباهُهم : أهلُ نقدِّ الأحاديث ، وصيارفةُ الرجال . وهم المرجوعُ إليهم في هذا الفن ِّ ، وإليهم 

نَ العِّلْمِّ ، فيطلبَ انتهت رئ ه وقَدْرَ بِّضَاعته مِّ اسةُ العِّلْمِّ في هذا النوع . فرحم الله امْرَأً عَرَفَ قَدْرَ نَـفْسِّ

 ( .87)«الر ِّبْحَ عَلىٰ قَدْرِّه

لمَ وأنا أعلم قطعًا أنه لم يكن له في هذا العلم حظٌّ ، أعني : الع»وقال في مكانٍ آخر عن الدَّبوُسي : 

بصحيح الأخبار وسقيمها ، ومشهورِّ الأخبار وغريبها ومنكراتها وغير منكراتها ؛ لأن هذا أمرٌ يدورُ على 

معرفة الرواة ، ولا يمكن أن يقُتربَ من مثل هذا بالذكاء والفطنة . فكان الأولى به )عفا الله عنه( أن يترك 

يما ليس من شأنه ، فأقلُّ ما يصيبه افتضاحُه الخوضَ في هذا الفن ِّ ، ويحيله على أهله ؛ فإن من خاض ف

عند أهله. وليست العبرةُ بقبول الجهلة ، فإن لكل ِّ ساقطةٍ لاقطةً ، ولكل ضالةٍ ناشدًا. ولكن العبرة في كل 

 علمٍ بأهله الأدْنّـِيْـنَ ، ولكل عملٍ رجالٌ ، فينبغي أن يُسَلَّمَ لهم ذلك .

ح عندكم ؟ قلنا : قد ذكرنا من قَـبْلُ رجالَه وكُـتـَبَه ، فالأمر فإن قال قائل : فما حَدُّ الخبر الصحي

 ( .84(«)84)بالتصحيح والتمريض إليهم

واعلم أن الخبر ، وإن كان يحتمل الصدقَ والكذب ، وللظن ِّ والتَّجَوُّزِّ » وقال أبو المظف ر في موطنٍ آخر : 

( ، لا يناله أحدٌ ؛  إلا أن يكون معظمَ أوقاته وأيامه مشتغلًا بعلم 50)لكن هذا الذي قلناهفيه مدخلٌ ، 

الحديث ، والبحث عن سيرة النَّـقَلة والرواة، ليقف على رسوخهم في هذا العلم ، وكُنْهِّ معرفتهم به ، 

دْقِّ ورعهم في أحوالهم وأقوالهم ، وشدة حذرهم من ال طغيان والزلل ، وما بذلوه من شدة العناية في وصِّ

تمهيد هذا الأمر ، والبحث عن أحوال الرواة ، والوقوف على صحيح الأخبار وسقيمها . ولقد كانوا 

)رحمهم الله ، وأنزل رضوانه عليهم( بحيث لو قـُت ِّـلوا لم يُسامحوا أحدًا في كلمةٍ يتقو لـُها على رسول الله  ^ ، 

( هم بأنفسهم ذلك . وقد نقلوا هذا الدين إلينا ، كما نقُل إليهم ، وأدَّوْا على ما أُد ِّيَ 51)ولا فعلوا

دْقِّ العناية، والاهتمام بهذا الشأن، بما يجلُّ عن الوصف ، ويَـقْصُرُ دونه الذ ِّكْر . وإذا  إليهم . وكانوا في صِّ



دْقَهم وورعَهم وأمانتَهم ، ظهر له العِّلْمُ فيما  وقف المرءُ على هذا من شأنهم، وعرف حالـَهم ، وخَبـَرَ صِّ

 نقلُوهُ ورَوَوْهُ .

)ثم قال : ( فكمـا يرُجع في مـعرفة مذاهب الـفـقهـاء )الذين صاروا قدوةً في هذه الأمة( إلى أهل الفقه، 

 فكذلك يجب أن يُـرْجَعَ فيويرُجع في معرفة اللغة إلى أهل اللغة ، ويرُجع في معرفة النحو إلى أهل النحو = 

وأصحابهُ إلى أهل النقل والرواية ؛ لأنهم عُنُوا بهذا  -صلى الله عليه وسلم– معرفة ما كان عليه رسولُ الله

،  -صلى الله عليه وسلم– لاهم لانْدَرَسَ عِّلْمُ النبي  الشأن ، واشتغلوا بحفظه والتفحُّصِّ عنه  ونَـقْلِّه ، ولو 

 ( .52)إلى آخر كلامه الجليل..« ـتِّـه وطريقته ولم يـقـف أحـدٌ على سُنَّ 

وأئمةُ الحديث الـمُعْتـَبـَرُون هم القُدوةُ ( : »445وقال الإمام الفقيه المقرئ أبو شامة المقدسي الشافعي )ت

الصحيحة ، فما  في فَـن ِّهم، فوجب الرجوعُ إليهم في ذلك ، وعَرْضُ آراء الفقهاء على السُّنَنِّ والآثارِّ 

(( على اختلافِّ 53ساعده الأثرُ فهو المعتبر ؛ وإلا .. فلا . ولا نبُطلُ الخبَر بالرأي ، بل نضع فُه )إن كان)

وُجُوهِّ الضَّعْفِّ مِّنْ عِّلَلِّ الحديثِّ المعروفةِّ عند أهله ، أو بإجماع الكاف ة على خلافه . وقد يظهر ضعف 

فى ...)إلى أن قال:( وأصعب الأحوال أن يكون رجال الإسناد كلهم ثقات ، ويكون الحديث ، وقد يخ

متن الحديث موضوعا عليهم أو مقلوبا أو قد جرى فيه تدليس . ولا يعرف هذا إلا النق ادُ من علماء 

 ( .58«) الحديث ؛ فإن كنتَ من أهله ، وإلا سَلْ عنه أهلَه

 الهوامش:

 نماذج لذلك في الملحق بآخر المقالة . وستجد .1

لو حلف إنسانٌ بطلاق امرأته أن ما في ه( : »874قال إمام الحرمين الجويني )ت .2

كتابي البخاري ومسلم مما حكما بصحّته من قول النبي ^ ، لما ألزمتُه الطلاق، ولا 

: صيانة  أسنده ابن الصلاح في« . حـنـّثـتُـه ؛ لإجماع علماء المسلمين على صحتهما 

( ، ونقله ابن 22صحيح مسلم من الإخلال والغلط وحمايته من الإسقاط والسقط )

الصلاح وأيدّه . ونحوه قول الفقيه الأصولي المالكي المتحرر الإمام الفقيه المازَري 

ولهذا يُعمَلُ بأحاديث الموطأ »#( متحدّثاً عن دلالة الاستفاضة على الثبوت : 625)ت

لروايتنا هذه الدواوين عن شيوخ ثقات وأئمة عدول ، وأخبرونا والبخاري ومسلم ؛ 



بذلك عن أمثالهم ، حتى انتهى الأمر إلى مالك والبخاري ومسلم . وهؤلاء قد ذكروا 

 –مع البحث فيمن رووا عنه  –أنهم ما أدخلوا في كتبهم إلا أخبار العدول ، ولم يُعثر 

( . 842هان الأصول للمازري )إيضاح المحصول من بر« . على خلاف ما وصفوه به

 « .على خلاف ما وصفوه به –مع البحث فيمن رووا عنه  –ولم يُعثر » وتنبه لقوله : 

اتفق العلماء )رحمهم الله( على أن أصح الكتب بعد القرآن »قال الإمام النووي :  .2

كما في شرحه « . العزيز الصحيحان، البخاري ومسلم ، وتلقّتهما الأمة بالقبول

 ( ، وغيرهما .128-1/122( ، وإرشاد طلاب الحقائق له )21-1/22مسلم ) لصحيح

 ( .64-67رسالة البيهقي إلى الإمام أبي محمد الجويني ) .8

ولئن خالف المعتاد أن يكون الملحق أطول من المقال الأصل ، فهو لأنه ليس ملحقا  .6

 على التحقيق ، وإنما هو جزء من كتاب .

 ( .1142رقم  2/1222) في شرح اللمع .5

 ( .1466رقم 852-2/2/864( والتلخيص )1842رقم  1222في كتابيه : البرهان ) .7

 ( .128-124سيأتي نقل نصّ كلامه ) .4

 ( .247و2/248في المستصفى ) .4

 ( .5/26في المحصول ) .12

 سيأتي نقل نصّ كلامه . .11

 ( .4/2422نهاية الوصول إلى علم الأصول لصفي الدين ) .12

 ( .642-2/674وضة )في شرح مختصر الر .12

 ( .8/24كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي لعلاء الدين البخاري ) .18

 ( .2/1227نهاية السول في شرح منهاج الوصول للإسنوي ) .16

 ( .242-2/242في البدر الطالع في حلّ جمع الجوامع ) .15

 ( .2/242في التقرير والتحبير ) .17

 ( .4/2476في التحبير شرح التحرير ) .14

في الظاهر هذا التسليم الكاملَ من المتكلمين لمنهج المحدثين كلامٌ آخر  يناقض .14

 ( .241لهم ، فانظره في ملحقٍ بآخر الكتاب ، مع الجواب عليه )

 ( .2-2تقدمة الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ) .22

 ( .6-2تقدمة الجرح والتعديل ) .21

 ( .2/54فتح المغيث للسخاوي ) .22

( ، وآداب الشافعي ومناقبه 1266)رقم  -بنه عبد الله برواية ا -العلل للإمام أحمد  .22

( ، والمدخل للبيهقي 4/172( ، وحلية الأولياء لأبي نعيم )46-48لابن أبي حاتم )

( ، والانتقاء في فضائل 244( ، ومسألة الاحتجاج بالشافعي للخطيب )172)رقم

 ( .127الأئمة الثلاثة الفقهاء لابن عبد البرّ )

ضمن مجلة البحوث الإسلامية التابعة لرئاسة  -بالشافعي للخطيب مسألة الاحتجاج  .28

 ( .242) -البحوث والإفتاء بالمملكة 

( ، وانظر شرح البيهقي لها في مناقب الشافعي 1244رقم248الرسالة للشافعي ) .26

(2/24. ) 

( ، والبيهقي في مناقب الشافعي 4/124أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ) .25

( ، وأبو إسماعيل الهروي في 544لمدخل إلى السنن الكبرى )رقم( ، وفي ا1/877)



( ، 27رقم1/76( ، وابن الجوزي في تلبيس إبليس )821رقم 2/225ذم الكلام )

 وغيرهم ، وهو ثابتٌ عن الشافعي من أكثر من وجه .

الشافعي :»حتى لقد بلغ ببعضهم من شدة متابعة الشافعي للمحدثين أن قال  .27

الحديث ، لم يبلغ درجة الاجتهاد في انتقاده ومعرفته ، وأبو حنيفة عندهم مقلِّّدٌ في 

( . ولا شك أن في 6/85الموافقات للشاطبي )« . كذلك ، وإنما عدّوا من أهله مالكًا 

هذا الكلام ما فيه : بُعدًا عن الصواب ، وجهلا بالإمام الشافعي أو تعصبًا ! والصواب أن 

جتهدًا في نقد الحديث ، لكنه لا يبلغ في نقده له يُقال : إن الإمام الشافعي كان م

درجة أقرانه من أئمة النقد : كعبدالرحمن بن مهدي ويحيى بن سعيد القطان . كما 

لم يبلغ هؤلاء في الفقه درجة الفقهاء المجتهدين في عصرهم ، وإن كانوا علماء 

 بالفقه ، ولهم فيه اجتهاد .

( ، وغيرها كثيرٌ 8/17( )845و141و2/111) (654و2/274وانظر من ذلك في الأمّ : ) .24

 من المواطن .

غالب مناظرات الإمام الشافعي مع فقهاء العراق كانت مع الإمام محمد بن الحسن  .24

الشيباني ، وأقلها ما كانت مع غيره من كبار فقهاء مدرسة أهل الرأي . وبذلك يكون 

هل الرأي على منهجه هذا الكلام من الإمام الشافعي دالٌّ على أن أئمة مدرسة أ

 وطريقته في اعتماد منهج المحدثين النقدي .

 ( .7/814الأم ) .22

 (2/162مناقب الشافعي للبيهقي ) .21

 ( .7/265الأم للشافعي ) .22

يقصد : من لم يكن عالما بالحديث : فقيها كان أو متكلما ، وغير العالم بالحديث ليس  .22

بخلافه . هذا هو مراد الإمام البيهقي ، وليس مراده  يحق له خلاف أهله ، ولا عتبار

 حكاية الاختلاف بين المحدثين والفقهاء !

 ( .84رسالة البيهقي إلى الإمام أبي محمد الجويني ) .28

 ( .64-67رسالة البيهقي إلى الإمام أبي محمد الجويني ) .26

لا يستثني ذلك أن كل من يزعم للفقهاء منهجا يخالف منهجَ المحدثين في نقد السنة  .25

من الفقهاء أحدًا ، فلا يستثنون الإمام الشافعي من الفقهاء بأنه ممن كان يتبّع منهج 

النقد عند المحدثين ويسير عليه . بل يجعلون هذا منهجا شاملا لعامة الفقهاء ، 

وخاصة أئمة المذاهب الأربعة ، وبالأخص الفقهاء الثلاثة )سوى الإمام أحمد( . فإذا 

ي أحد هؤلاء الثلاثة ، فقد هوى بنيانهم ، واتثرت عليهم حججهم . انتقض زعمهم ف

يبني زعمه هذا على أن للفقهاء نظرة تختلف عن صنعة المحدثين في النقد ، وأن 

 نقد الفقهاء

هذا موضوع طويل الذيل ، كثير الاعتراض . وأرجو أن ييسر الله تعالى لي بيانه بأكثر  .27

اختلاف منهج الفقهاء النقدي عن منهج المحدثين . من هذا البيان ، والإجابة عن حجج 

فلي بذلك عنايةٌ تامة ، واختصاصُ جهدٍ وبحثٍ ونظر . وإن كنت أحسب ما ذكرته كافيا 

)على شدة اختصاره( ، ويثير تساؤلات مهمة حول هذا الموضوع ، سيكون تجاوزها 

رًا على من اعتاد النظرَ المستقلّ ، و لديه ملكةُ النقد ، بلا جواب صحيح أمرا متعذِّّ

وانفكَّ عن أسر النُّقولات وسياج الأقوال ، وتجاوز مهارةَ القصِّّ واللزق إلى ما هو 

أعلى منها وأشرف . وأما من أبى إلا الاحتجاج بالأقوال ، فلا عليه أن ينقل الأقوال 



ا ما التي ذكرتهُا أيضًا ، والتي تدل على اتحاد منهج نقد الفقهاء والمحدثين ! فهي أيضً 

تزال أقوالا ونقُولا ، وواجب أمانة النقل ، وفريضةُ تمام استيعابه لها = يفرضان عليه 

ذكرها ؛ ليذكر بذلك الأقوال المتعارضة )بلا انتباه( ، ويجمع الأقوال المتناقضة )ولا هو 

 هناك!( ! فهذا شأن أمثاله ، في قديم الدهر وحديثه !!

 غة الجاح  !كذا هي العبارة ، وليست مناسبةً لبلا .24

 ( .162-161العثمانية للجاح  ) .24

بل لقد أثبت الإمامُ الشافعي أن أشدَّ الناس نفُْرَةً عن الحديثِّ وأهلِّه ، وهم من كانوا  .82

رُّوا إلى تقليدِّ 
ُّ
يردُّون السنةَ كلَّها من أهل الكلام الذين لا فقه عندهم ، أنهم قد اضط

لَّ  ة ومن لا يعدّونه فيهم ! فقال )رحمه الله( : أهلِّ الحديث فيمن يعدّونه من فقهاء الـمِّ

ينُونَ به من قَبُولِّ »  ئُون فيما يدَِّ نْدَك يُـخطِّ فَأسَْمَعُك قَلَّدْت أهَْلَ الحديث ! وَهُمْ عِّ

قهَ وَنسََبُوهُ إليَْهِّ ؟! فَأسَْمَعُك  مَنُهُمْ على الخطأِّ فِّيمن قَلَّدُوهُ الفِّ
ْ
الحديث ! فَكَيْفَ تأَ

مْ أتَْبعَُهُمْ لِّلْحَدِّيثِّ ، وَذَلِّكَ عندك قَلَّدْت من لَا  نْدَ أكَْثَرِّهِّ نْدَناَ وَعِّ ترَْضَاهُ !! وَأفَْقَهُ الناسِّ عِّ

رَادِّ  نْدَك قَـبُولُ خَبرَِّ الانْفِّ  -ضمن كتاب الأم  -، جماع العلم « أجَْهَلُـهُمْ ؛ لأنّ الجَهْلَ عِّ

(4/26. ) 

 ( .112الأشربة لابن قتيبة ) .81

 ( .147ث لابن قتيبة )تأويل مختلف الحدي .82

 ( .21رسالة أبي حيان في العلوم ) .82

بُوسي  .88  ( .255-2/256) -بتخفيف الباء المضمومة  -تقويم أصول الفقه : لأبي زيد الدَّ

(، من حديث عُبادة بن 1724( ، ومسلم )رقم 7222، 7465أخرجه البخاري )رقم  .86

 « .الأمرَ أهلهَ بايعنا رسول الله ^ ... وأن لا ننازع » ، بلف  : الصامت 

هذا النقد اللاذع أكتبه للأمانة والتاريخ ، وأدع الحكمَ عليه لمن أراد أن يحكُمَ بين  .85

الإمامين! وإن المرءَ ليجد في نزاعات أهل العلم لذةً لا يجدها في مجرى كلامهم 

العلميِّّ الهادئ ، وتبدو له في لحظات غضبهم مثاراتُ فوائد لا تبدو في غيرها ؛ 

لعاقلُ الموفَّـقُ منها ما صَفا ، ويدعُ ما كَدَرَ. وأما الآخَرُ )غير العاقل أو غير فيأخذ ا

الموفقّ( : فيكاد لا يأخذ منها إلا الكدر ، فيقلدهم في فلتات غضبهم ، وهو يظن أنه 

بذلك متشبِّّهٌ بأهل العلم في ردودهم ، وأنه مُقْـتَدٍ بأهل السنة في غَيرتهم وحميتّهم 

وهو إنما تشبَّهَ بزلاتّ العلماء ، وإنما اقتدى بموضع النقصِّ البشريِّّ على الدين ، 

منهم . فانظروا كم ربح الأول من هذين الرجلين )وهو الذي أخذ الصَّفْوَ ووَدَعَ الكدر( 

؟! وكم خسر الثاني ، وماذا حصلَّ ؟!! وقد شابه مقالةَ السمعاني في الدبوسي ما 

مما استنكره عليه ، فقال : ه( 221بن معاوية )تحكاه الجاح  عن أبي واثلة إياس 

ة العقل المنعوتِّ بثُقُوب الفِّراسة » فإن كان هذا الخبرُ عن هذا الرجُلِّ المَذكُورِّ بشدَّ

قَّةِّ الفطنة صحيحًا ، فما أعظم المصيبةَ علينا فيه ، وما أخلقََ الخبرََ أن يكون  ودِّ

تصنيف الحيوان وأقسامِّ الأجناس يدلُّ  صحيحًا ؛ وذلك أنِّّي سمعتُ له كلامًا كثيرًا من

ه أنَّه لا يرَوم شيئاً  على أنَّ الرجلَ حينَ أحسَنَ في أشياءَ ، وهَّمه العُجْبُ بنفسِّ

ه الذي غرّ الخليل بنَ أحمدَ ، حينَ أحسَنَ في النحوِّ  فيمتنعُ عليه . وغرَّه مِّن نفسِّ

حو
ُّ
ير بهما والعَرُوض ، فظنَّ أنَّه يُحسِّن الكلامَ وتأليف الل ن ، فكتبَ فيهما كتابيَن لا يُشِّ

رَّةُ المحترِّقة ، ولا يؤدِّّي إلى مثل ذلك إلاّ خِّذلانٌ من الّلّ تعالى ،   عليهما إلاّ المِّ
ولا يدَُلُّ

رةُّ المحترقة : 1/162الحيوان للجاح  )« . فإنّ الّلّ عزَّ وجلَّ لا يُعجزه شيء ( . والمِّ



البعيدِّ عن الاعتدال والصحّة . ومع صحّة تقرير  كناية عن المزاج الشديد اختلاطهُ ،

الجاح  في التنظير ، ومع صحّة تحليله لهذه الحالة الإنسانية ، ومع وُرود احتمال 

وقوعها ممن أجاد أكثرَ من فنٍّ وكان من أهل الذكاء )كما ادعّاه السمعاني على 

صةً عندما ذكر الخذلان الدّبُوسي(؛ لكنّ ختام كلام الجاح  كان فيه تحاملٌ ظاهرٌ ، خا

الإلهي لذينك السيدّين الإمامين ، مما يجبرنا على أن نـَشُكَّ في نزاهة تقويمه وفي 

 عدالة حكمه !!

 ( .811-2/826قواطع الأدلة لأبي المظفّر السمعاني الشافعي ) .87

رحم الله أبا المظفر السمعاني ! لقد بلغ به التسليم للمحدثين في علمهم ، وفي  .84

التضعيف منه خاصة ، أن يقرر هذا التقرير ، الذي يرى فيه بأن من لم يكن التصحيح و

من أهل الحديث فليس محتاجًا إلى أن يعرف حدَّ الحديث الصحيح )تعريفَه وشروطهَ( 

؛ لأن الذي ليس من أهل الحديث لن ينتفع من العلم بذلك شيئًا )حسب رأي 

ثْلُه على العلم بما السمعاني( ؛ لأنه ليس أهلا للتصحيح والتضعيف ،  فلماذا يحرص مِّ

لا ينفعه ! فإن أراد أن يعرف هذا الرجلُ صحيحَ الأحاديث من ضعيفها ، فليس عليه 

حينئذٍ إلا الرجوع إلى كُتب أئمة الحديث وإلى أحكام نقُّاده ورجاله ، ليعرف منها 

جاوز جُهدَ ومنهم ذلك . وليس له في تحصيل المعرفة بذلك إلا هذا الجهد ، الذي لا يت

بُوسي !!  المقلِّّد للمحدّثين !!  ويقول أبو المظفّر قولهَ هذا عن عالمٍ كبير كأبي زيد الدَّ

 فماذا سيقول لو رأى زماننا ؟!!

 ( .2/11قواطع الأدلة لأبي المظفر السمعاني ) .84

الذي قاله هو :  إفادةُ خبرِّ الآحاد العلمَ النظريَّ بالقرائن التي لا يعرفها إلا أهلُ  .62

 الحديث، دون مَن سواهم .

كذا في مَصْدَرَيِّ النقل ، وهي صحيحةُ المعنى ، لكنها ضعيفةٌ في هذا السياق ،  .61

 ولذلك أحسبها مصحّفةً !

( ، ومختصر 227-2/226الحجة في بيان المحجّة لأبي القاسم التيمي الأصبهاني ) .62

للسيوطي ( ، وصون المنطق 1657-8/1656الصواعق المرسلة لابن قيم الجوزيةّ )

(158-156. ) 

جملة : )إن كان( جملةٌ معترضة ، و)كان( هنا تامة ، والمعنى : إن وقع منا تضعيف  .62

الحديث فبناء على وجوه التعليل المختلفة ): المتعدّدة( المعروفة عند المحدثين ؛ 

 هذا ما يجب أن لا يكون منا سواه .

 ( .125-126شامة )خطبة الكتاب المؤمَّل في الرد إلى الأمر الأول لأبي  .68


